Der Held aus Juda siegt mit Macht

Johann Sebastian Bachs Johannespassion — ihre Geschichte — ihre Theologie

;J / vf““‘”“/ﬁmﬁ . v ﬂ’:a ifﬁo.%./"fmfm -
cw;fio .é A, fﬁﬁf

Jﬁ_—p— =h
g A A e— "
-
sl 5 ; ':- 1 r'“‘,' k
P o z §i s i
1 b
—— 1 L s ¥
i T e T :
. Lo e L
: ——

. - k. S

=
s £ ¥ 3 =

- e
E o I
o o -
ie ';. 3 Pt e - T -
Gm 4t - G 2 L o g

J 1= : : . y -

. , | | ,
I as E . T i

Bach - Seite aus der Johannes-Passion © Wlklcommons

Die Johannespassion ist ein "lebendiges Zeugnis des christlichen Glaubens" und hat als Kirchenmusik die
Konfessionsgrenzen lingst iiberwunden.

1. Anfingliche Hinweise

Fiinf grofle Passionsmusiken soll Johann Sebastian Bach dem kurz nach seinem Tode von seinem Sohn Carl Philip Emanuel
und Johann Agricola verfassten Nekrolog nach geschrieben haben. Immer wieder ist diese Angabe in Zweifel gezogen
worden. Kennen wir doch nur drei Passionen — genau genommen nur zwei. Wir kennen die Johannespassion und die
Matthéduspassion. Aus zuverldssigen Nachrichten und {iber Parodiebeziehungen kennen wir die Chdre und Arien der
verschollenen Markuspassion. Eine teilweise in Bachs Handschrift vorliegende Lukaspassion aus der Weimarer Zeit hat sich
langst als das Werk eines anderen herausgestellt. Wo sind die beiden anderen Passionsmusiken, von denen der Nekrolog
spricht? Sind sie verschollen, wie die Markuspassion? Verschollen, ohne Spuren zu hinterlassen wie eine vermutete
Lukaspassion? — das wire ungewohnlich. Irrt der Nekrolog? — auch das ist wenig wahrscheinlich. Es bleibt nur die
Maglichkeit, dass sich die verschollenen Passionen in, mit und unter den vorhandenen finden lassen.

In der Tat hat Johann Sebastian Bach sich in seiner Leipziger Zeit wiederholt mit der Johannes Passion befasst und sie auch
mindestens viermal zur Auffithrung gebracht. Der Bibeltext blieb gleich — natiirlich. Bach iibernimmt den Bibeltext seiner
Oratorien und Passionen unverdndert aus der Luther-Bibel mit zwei Ergénzungen aus der Passionsgeschichte des Matthéus..
Aber er veridndert Chore und Arien: fiigt hinzu, lasst weg. Man gewinnt den Eindruck, als stellt die Arbeit an der
Johannespassion einen Prozess dar, der sich {iber viele Jahre hinzieht. Mittlerweile ist die Geschichte dieses Werdens der
Johannespassion in ihren Einzelheiten nachgezeichnet und beschrieben worden.

Immerhin zeigt dieser iiberlieferungsgeschichtliche Befund, dass Bach sich mit der ,,kleineren* Passionsmusik nach dem
Evangelisten Johannes intensiv auseinandergesetzt hat — dem Befund nach mehr als mit der groBeren Matthduspassion, die er
gegen Ende seines Lebens noch einmal in Reinschrift vorlegt und wie die h-moll Messe und die Kunst der Fuge, wie die
Clavieriibungen und das ,,Musicalische Opfer fiir Kompositionen hélt, die ihn und seine Zeit iiberdauern werden. Die
Johannespassion ist ein Kunstwerk im Werden, auch wenn wir es als eine fertige Komposition horen, wenn sie bei uns zum
festen kulturellen Bestandteil vordsterlicher Musik geworden ist: aufgefiihrt in nahezu jeder mittleren Stadt in Deutschland,
gesungen von professionellen Chdren und von Laienmusikern, angehort von Menschen, die vielfach dem traditionellen
Christentum léngst entfremdet sind. Konfessionsgrenzen hat die Kirchenmusik Bachs léngst tiberwunden.

Es scheint, und es hat in der Tat Stimmen gegeben, die meinen, man kénne die Musik losgeldst von ihrem Inhalt horen, den
Klang vom Text abheben und so ein allgemeines dsthetisches Erlebnis erreichen, das nun einmal in die Form der
protestantischen Gottesdienstmusik des 18. Jahrhunderts gekleidet ist, wobei dieses Kleid eben nur ein Kleid ist, das die
wahre Gestalt der Musik zeitbedingt verhiillt.


https://www.reformiert-info.de/daten/Image/Bild_Upload_Orig/8731_org.jpg
https://www.reformiert-info.de/daten/Image/Bild_Upload_Orig/8731_org.jpg

Diese ésthetisierende Sicht auf die Johannespassion wiirde verkennen, dass es in der kiinstlerischen Absicht Bachs liegt, durch
seine Musik den Text auszulegen, wobei der Text des Evangeliums selbst die bestimmende Rolle spielt.

Zeitgleich zu Bach und auch spiter wird man in den oratorischen Passionsmusiken, die nicht mehr in den
Karfreitagsgottesdiensten aufgefiihrt werden, den Bibeltext durch paraphrasierende Nachdichtungen ersetzen. Bach zitiert
Bibeltext — wie vor ihm schon Heinrich Schiitz — aber im Gegensatz zu ihm fiigt er Musikstiicke hinzu, die Texten freier
Dichtung folgen, du die so das vorgestellte biblische Geschehen deuten, nachvollziehen, vertiefen und auf die gegenwirtige
Situation der glaubenden Gemeinde hin auslegen. Also stellen wir vor allem anderen zunichst die Frage nach dem Bibeltext
selbst, nach seinem Aufbau, seinen Voraussetzungen und Implikationen.

2. Die Passionserzihlung nach Johannes

In der neutestamentlichen Forschung ist man sich dariiber weitgehend einig, dass es sich bei den Berichten iiber das Leben,
Sterben und Auferstehen Jesu nicht um priméire Augenzeugenberichte handelt. Die Evangelisten sind Sammler und
Redakteure. Sie haben das vorliegende Material gesammelt, bearbeitet, verglichen und zusammengefiigt. Dabei hat jeder der
vier Evangelisten — so sehr sie sich in ihren Berichten in den Grundziigen auch gleichen — seine eigene Absicht, seine eigene
Theologie, die ihn bei der Auswahl und Zusammenfassung leitet.

Wiéhrend Matthius daran gelegen ist, die Jesus-Geschichte im Licht der alttestamentlichen Verhei3ungen zu deuten und es das
offenkundige Interesse des Lukas ist, die Romer von der Schuld am Tode Jesu zu entlasten, mdchte Johannes hervorheben,
dass der Jesus, der zum Kreuz geht, kein anderer ist als der fleischgewordene Gott, von dem er im 1. Kapitel seines
Evangeliums erzihlt. Jesus bleibt souverin — auch und gerade auf seinem Weg zum Kreuz. Als die Tempelwache in verhaften
will, stiirzen die Soldaten ohnméchtig zu Boden.

Im Gesprich mit Pontius Pilatus wird deutlich, dass Jesus ein Konig ist, auch wenn sein Reich nicht von dieser Welt ist. Selbst
im Spott der Folterer tragt Jesus die Konigskrone aus Dornen und den Kénigsmantel, der die Spuren der Schlidge nicht
verdecken kann. Und letztlich sind die letzten Worte Jesu nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums ,,Es ist vollbracht!
Gott am Kreuz — der Schopfer selbst zum Tode verurteilt und hingerichtet. Mit der Logik vertrégt es sich nicht. Und die
christliche Theologie hat sich der Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bedient, um den Tod und das Leben Gottes gleichzeitig
denken zu konnen. Sehr eng mit der Theologie des Johannesevangeliums verwandt ist der urchristliche Hymnus, den Paulus
in seinen Philipperbrief aufgenommen hat.

Seid so unter euch gesinnt, wie es auch der Gemeinschaft in Christus Jesus entspricht: Er, der in gottlicher Gestalt war,
hielt es nicht fiir einen Raub, Gott gleich zu sein, sondern entduBerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an, ward den
Menschen gleich und der Erscheinung nach als Mensch erkannt. Er erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis zum
Tode, ja zum Tode am Kreuz. Darum hat ihn auch Gott erhéht und hat ihm den Namen gegeben, der iiber alle Namen
ist, dass in dem Namen Jesu sich beugen sollen aller derer Knie, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind,
und alle Zungen bekennen sollen, dass Jesus Christus der Herr ist, zur Ehre Gottes, des Vaters. (Philipper 2,5-11)

Der Weg des Sohnes Gottes geht von Gott zu Gott. Und was von aullen betrachtet wie ein unentwirrbares Geflecht von
schuldhafter Verstrickung und politischem Kalkiil, von menschlicher Brutalitdt und goéttlichem Schweigen aussieht, das
erweist sich aus der Perspektive des Glaubens als die eine Lebensgeschichte, die alle anderen Lebensgeschichten mit
einschlieB3t. Der Herr geht fiir alle ans Kreuz, damit alle, die an ihn glauben auch mit ihm leben.

Johannes, der Evangelist ist kein Augenzeuge. Er greift auf Erzdhlungen aus den jungen christlichen Gemeinden zuriick und
gestaltet sie im Hinblick auf seine theologische Intention. Dieser gestaltenden Bearbeitung ist es geschuldet, dass die an der
Passionsgeschichte Jesu beteiligten Menschen und Menschengruppen eher holzschnittartig gezeichnet werden. Die Jiinger
Jesu versagen angesichts seines Geschicks — mit Ausnahme des geheimnisvollen johanneischen Lieblingsjiingers, dem Jesus
unter dem Kreuz seine Mutter anvertraut.

Der Hohepriester steht fiir die religidse Elite des Judentums, die sich am und um den Jerusalemer Tempel herum angesiedelt
hat. Zu dieser Elite ist Jesus wiederholt in den offenen Widerspruch getreten. Pontius Pilatus steht fiir die Romische
Besatzungsmacht. Sein offenkundiges Interesse ist der Machterhalt. Dem opfert er auch den Jesus von Nazareth, an dessen
Schuld aus seiner Sicht Zweifel immerhin moglich sind. “Die Juden® représentieren das Volk, das Jesus ablehnt, und in sofern
stehen sie auch bei Johannes fiir die Welt, die Gott nicht aufgenommen hat: , Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen
nahmen ihn nicht auf!*

Die Passionserzéhlung des Evangelisten Johannes ist eine Sicht auf die Leidensgeschichte Christi, die durchaus die Bedeutung
des Kreuzes fiir die Rede von Gott selbst reflektiert. Es ist eine dramatisierende Erzahlung: In kurzem Wechsel folgen die
Fragen des Pilatus und die Antworten des Volkes. Die Passionserzdhlung des Johannes ist eine theologisch besonders
profilierte Darstellung des Leidens, Sterbens und Auferstehens Jesu Christi, aber sie ist nicht die einzige Darstellung, die uns
iberliefert ist.

Im Neuen Testament stehen ihr die Passionserzdhlungen von Markus, Matthdus und Lukas zur Seite, die jede auch auf ihre
eigene Weise konturiert sind und andere theologische Akzente setzen als Johannes. Und es gibt dariiber hinaus noch
Passionserzdhlungen zweifelhafter Herkunft oder legenddrer Ausschmiickung in den sogenannten ,,apokryphen‘ Evangelien



aus den ersten 4 nachchristlichen Jahrhunderten, die von der christlichen Kirche nicht als autoritative Schriften anerkannt
worden sind.

Theologie ist immer auch eine Sache der Perspektive. Mehrere unterschiedliche Perspektiven miissen einander nicht
ausschlieBen, sie konnen auch einander ergénzen, konnen vor Einseitigen Festlegungen bewahren. Gewiss: es geht immer um
die eine Jesus-Geschichte. Aber unterschiedliche Menschen haben sie unterschiedlich gesehen, erfahren und geglaubt. Das
spiegelt sich schon im Neuen Testament wieder und erst recht in der kirchlichen und musikalischen Tradition, die diesen
Texten gefolgt ist.

In den Gottesdiensten der Karwoche hat man diesen unterschiedlichen Texten dadurch Rechnung getragen, dass man —
beginnend mit dem Palmsonntag zunéchst die Erzdhlung vom Einzug Jesu in Jerusalem (Joh. 12,12-19) und ab dem Montag
fortsetzte mit der Lesung der Leidensgeschichte nach Matthdus, am Dienstag der nach Markus und am Mittwoch der
Karwoche wurde die lukanische Passionsgeschichte gelesen. Der Donnerstag war der Erzdhlung von der Einsetzung des
Abendmabhls vorbehalten und der Karfreitag stand ganz im Zeichen der Johanneischen Passionsgeschichte. Die Anordnung der
einzelnen Lesungen lisst durchaus eine Wertigkeit erkennen: Uber Johannes schrieb der Kirchenvater Augustinus (354 - 430
n. Chr.):

Unter den ... vier Biichern eines Evangeliums hat der heilige Apostel und Evangelist Johannes, welcher gemif seiner
geistigen Erkenntnis dem Adler verglichen wird, héher und weit erhabener als die anderen drei seine Verkiindigung
erhoben und dadurch auch uns erheben wollen. (Tract. 36. in Joh. Nr. 1)

Noch deutlicher duflert sich Martin Luther in seiner Vorrede zum Neuen Testament:

Weil nun Johannes gar wenig Werke von Christus, aber gar viele seiner Predigten beschreibt, umgekehrt die andern drei
Evangelisten aber viele seiner Werke und weniger seiner Worte beschreiben, ist das Evangelium des Johannes das einzige,
schone, rechte Hauptevangelium und den andern dreien weit, weit vorzuziehen und héher (als sie) zu heben

Johann Sebastian Bach ist nicht nur im tiberlieferten und gelebten Luthertum Mitteldeutschlands aufgewachsen, er hat sich die
Theologie Martin Luthers und seiner Nachfolger explizit selber zu eigen gemacht. Die Auflistung der Biicher seiner
Bibliothek, die nach seinem Tode angefertigt worden ist, zeigt, wie sehr der Thomaskantor selber nicht nur lutherischer Christ,
sondern auch lutherischer Theologe gewesen ist.

Als solcher wird auch er dem Johannesevangelium seinen besonderen Ort im Kanon der biblischen Biicher zugemessen
haben. Und also wird er auch bei der Komposition der Johannes Passion eine besondere musikalische und theologische
Sorgfalt an den Tag gelegt haben. Rudolf Smend hat in seiner groBen Arbeit {iber die Johannes Passion auf die durchdachte
Architektur dieses Werkes hingewiesen, und er hat deutlich gemacht, wie die musikalische Gestaltung einem theologischen
Programm folgt.

Wer sich mit dem kirchenmusikalischen Werk Johann Sebastian Bachs beschéftigt, der hat sich unweigerlich auch mit der
lutherischen Theologie des 16. — 18. Jahrhunderts zu beschéftigen. In der Entwicklung der evangelischen Kirchenmusik ist
Bach wohl der letzte fiir den diese enge Verbindung von Schrift und Schriftauslegung, von Choral und Bekenntnis gilt. Nach
ihm kam die Aufklirung, die sich von den dogmatischen Traditionen geldst hat, fiir die Bibeltext und Choral nicht mehr die
normative Bedeutung fiir die Gestaltung der Kirchenmusik hatte, wie das noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts in der
evangelischen Kirche die Regel war.

3. Die Passionsmusiken in der evangelisch-lutherischen Kirche

Es ist wahrscheinlich, dass man in der christlichen Kirche die Lesungen nicht mit Sprechstimme vorgetragen, sondern in
bestimmten ,,Lektionstonen* gesungen hat. Singen tragt in grof3en, halligen Rdumen nicht nur besser als die Sprechstimme.
Das Singen nach vorgegebenen Lektionstdnen bewahrt auch vor allzu individueller Deutung und Interpretation. Dabei legt es
sich von selbst nahe, dass man die dramatischen Passionserzdhlungen der Evangelien auch mit verteilten Rollen gesungen hat.
Bestimmte Rollen bildeten sich heraus.

Der Erzéhler, auch Evangelist genannt wird von der Tenorstimme verkorpert. Die Christusworte sind der Bassstimme
zugeordnet. Die {ibrigen Gestalten der Passionsgeschichte verteilen sich auf die hohen Ménnerstimmen (Frau des Pilatus,
Magd) und auf die Ménnerstimmen. Der Chor iibernimmt die Rolle der Priester, der Jiinger, des Volkes und der Soldaten. Im
Prinzip gilt diese Aufteilung der Rollen in der Passion bis zu Johann Sebastian Bachs groflen Passionen. Im Gegensatz zu der
urspriinglich beabsichtigten ,,Objektivitdt” bei der Praxis der kantilenen Lesungen, wird hier aber nun doch die individuelle
Hervorhebung der einzelnen Rollen in ihren Situationen moglich.

Die Passionsmusiken Heinrich Schiitz’s gehoren zu diesem Passionstyp der gottesdienstlichen Vokal-Passion. Die
Passionsvertonung steht im Gottesdienst an der Stelle der Evangelienlesung. Sie beginnt mit einem einleitenden Chorsatz: Das
Leiden unseres Herrn Jesus Christus wie uns das beschreibet der heilige Evangelist Johannes - und sie schlie3t mit einem vom
Chor gesungenen Dankgebet: O, hilf, Christe, Gottes Sohn. Der Bibeltext wird gesungen und auf die bekannten Rollen
verteilt. So entstehen Auslegung und Ausdruck allein mit den mitteln der chorischen und der solistischen Singstimmen.



Erst spiter, in der Generation nach Heinrich Schiitz treten zu der gesungenen Passion die Instrumente hinzu, und noch eine
Generation spéter werden die Formen aus der italienischen Oper, Rezitativ und Arie als Elemente der Deutung des
Geschehens und der Anteilnahme an diesem Geschehen in die Passionsmusiken iibernommen. In Kreisen der Pietisten regt
sich Widerstand gegen diese ,,opernhaften” Kirchenmusiken. Bachs groB3e Passionsmusiken gehdren zu den letzten
Vertonungen und Bearbeitungen der biblischen Passionsberichte, die noch ihren angestammten Platz im evangelisch-
lutherischen Gottesdienst haben. Schon die Passionsmusiken von Carl Philipp Emanuel Bach sind Erbauungsmusiken, die
nicht mehr in der Kirche, sondern die im Konzertsaal aufgefiihrt werden. Mit den gro3en Passionen Johann Sebastian Bachs
erlebt die evangelisch-lutherische Kirche den Hohepunkt ihrer gottesdienstlichen Musik.

4. Die Quellen

Von der wichtigsten Quelle, der Passionserzéahlung des Evangelisten Johannes war schon die Rede. An zwei Stellen fiigt Bach
kurze Abschnitte aus der Passionserzidhlung des Evangelisten Matthdus ein. Sie betreffen die Erzdhlung von der Verleugnung
des Petrus und die Erzdahlung von dem Erdbeben, das Jerusalem nach dem Tod Jesu erschiitterte und dem zerrissenen
Tempelvorhang. Bach hat diese Einfiigungen aus dem Matthdusevangelium der Passionsharmonie des Johannes Bugenhagen
entnommen. Die Einfligungen dienen beide der dramatischen Steigerung des Berichtes.

Das bei Matthaus berichtete Weinen des Petrus iiber seinen Verrat ist ein starker Affektausdruck. Diesen nimmt die folgende
Tenor-Arie auf ,,Ach, mein Sinn, wo willst du endlich hin.” - noch stérker in der Choralstrophe:

Petrus, der nicht denkt zuriick,
Seinen Gott verneinet,

Der doch auf ein' ernsten Blick
Bitterlichen weinet.

Jesu, blicke mich auch an,
Wenn ich nicht will biilen;
Wenn ich Boses hab getan,
Riihre mein Gewissen!

Und das Arioso ,,Mein Herz, in dem die ganze Welt bei Jesu Leiden gleichfalls leidet” nimmt die Schilderung des Erdbebens
und des zerrissenen Vorhangs im Tempel auf.

Eine weitere Quelle ist das Evangelische Gesangbuch. In den verschiedenen regional unterschiedlichen Gesangbiichern finden
sich die Chorile, die von der versammelten Gemeinde im Gottesdienst und von den biirgerlichen Familien in den Hausern
gesungen werden. Die Chorile sind wie keine andere Textgattung, Spiegel der Frommigkeit ihrer Zeit. Das gilt fiir die
offentliche und fiir die Privatfrommigkeit. Die an Bibel und Katechismus angelehnte Sprache der evangelischen Lieder pragt
die religiosen Vorstellungen der Menschen und ihre Theologie.

Die evangelischen Choréle sind das Kulturgut der Gemeinden — ja sie sind ihr anvertrauter Besitz. In der Chorilen der
Kantaten, Oratorien und Passionen Bachs kommt die Gemeinde selbst zu Wort, auch wenn sie die Liedstrophen in den
Kantaten, Passionen und Oratorien selbst nicht mitgesungen, sondern sie betend, meditierend und erinnernd mitvollzogen hat.
In den Chorilen der Johannes Passion ist die gegenwirtige Gemeinde prasent. In den Chorélen setzt sich die Gemeinde selbst
in Bezichung zu der Passionsgeschichte Jesu Christi. Was dort musikalisch verhandelt wird, das ist ihre eigene Sache — iiber
den breiten Graben der Geschichte hinweg.

Bach greift zuriick auf einen Text des Hamburger Juristen und Erbauungsdichters Christian Heinrich Postel (1658-1705) — so
auf die Strophe ,,Durch dein Gefingnis, Gottes Sohn ist uns die Freiheit kommen® — Sie entstammt einer lange falschlich
Georg Friedrich Handel zugeschriebenen Johannespassion . Und er nimmt die Liedstrophe ,,Ach mein Sinn, wo denkstu
weiter hin?* des zeitgendssischen Theologen und Dichters Christian Weise (1642-1708)23 zum Vorbild fiir die Arie ,,Ach
mein Sinn, wo willstu endlich hin*

Die neben Bibel und Gesangbuch wichtigste Quelle fiir die Texte freier Dichtung in Bachs Johannes Passion ist die Dichtung:
,Der fiir die Siinde der Welt gemarterte und Sterbende Jesus™ (1712) des Hamburger Ratsherren und Biirgermeisters von
Ritzenbiittel Barthold Hinrich Brockes (1680-1747) .

Sein Hauptwerk ,,Irdisches Vergniigen in Gott™ gilt in der Literaturwissenschaft als herausragendes Beispiel fiir die
spatbarocke Naturlyrik. Brockes Passions-Dichtung erfreute sich bei den zeitgendssischen Kirchenkomponisten allgemeiner
Beliebtheit. Diesen Text haben sowohl Reinhard Keiser (1674-1739) als auch Georg Friedrich Handel (1685-1759), Georg
Philipp Telemann (1681-1767) und Johann Matthesson (1681-1764) wie auch Gottfried Heinrich Stolzel (1690-1749) vertont.
Eine iiberaus beliebte Textvorlage, die sowohl den Geschmack der Zeit trifft als auch den Komponisten durch die Farbigkeit
ihrer Sprache hinreichend Mdglichkeiten zur Vertonung I&sst.

Bach hat den Text fiir sieben Arien und Ariosi aus dieser Textvorlage entnommen, wobei er keinen dieser Texte unbearbeitet
gelassen hat. Die Bearbeitungen dienen allgemein der Klarheit und Einfachheit der Textaussage. Sie dienen aber auch der
theologischen Prizision. Bach iibernimmt keine Texte, die seinem theologischen Anspruch nicht geniigen konnen. Fiir ihn ist
die Passion Jesu keine Darstellung des allgemeinen Menschenschicksals, das seine Bedeutung in der ,,Hoheit des Leidens*
und in der vorbildhaften, menschlichen Gr6f3e des Leidenden. Bach ist in der Auswahl seiner Texte vielleicht nicht immer so



gliicklich, dass die poetische Qualitit den Zeitgeschmack {iberdauern wiirden. Theologisch ist er anspruchsvoll. Das wird
deutlich wenn man die Texte der Vertonungen der Brockes Passion durch Bachs Zeitgenossen gegen seine eigenen Texte hilt.

Wie grof3 der Anteil Johann Sebastian Bachs an der Textfassung der Johannes Passion insgesamt ist, ist in der Bach-
Forschung umstritten. Man hat allerdings vermutet, dass die Bearbeitungen fremder Texte und auch die Autorschaft der
nicht anderweitig belegten Texte der Johannes-Passion auf Johann Sebastian Bach selbst zuriickgeht.

Brockes Passion Nr.1

Georg Friedrich Hiindel

Mich vom Stricke meiner Siinden zu entbinden,
Wird mein Gott gebunden.

Von der Laster Eiterbeulen

heilen, Lésst sich verwunden.

Es muss, meiner Siinden Flecken zu bedecken,
Eignes Blut ihn férben,

Ja, es will, ein ewig Leben mir zu geben,

Selbst das Leben sterben.

Johannes Passion Nr.7

Johann Sebastian Bach

Von den Stricken meiner Siinden

Mich zu entbinden, Wird mein Heil gebunden.
Mich von allen Lasterbeulen

Vollig zu heilen,

LaBt er sich verwunden.

Martin Geck hat in seiner Studie iiber die Johannes Passion auf den Textdichter der Matthduspassion, Christian Friedrich
Henrici verwiesen, der sich als Dichter Picander nannte. Bach soll mit ihm zusammen die Textbearbeitungen vorgenommen
haben. Einen Beleg fiir die frilhe Zusammenarbeit mit Bach gibt es aber nicht, genauso wenig wie die Annahme von Meinrad
Walter, der den unbekannten Autor in dem Leipziger Pfarrer und Konrektor der Thomasschule Andreas Stiibel sehen will.
Alfred Diirr bleibt dabei, dass Bach als Autor solange nicht ernstlich infrage kommt, solange nicht auch andere Texte aus
seiner Feder nachweisbar sind, die er vertont hat.

Die Frage wird wohl offen bleiben, solange sich nicht iiberzeugende Hinweise finden, die Klarheit schaffen konnen. Mir
scheint es angesichts der theologischen Stringenz und dem durchdachten Aufbau des Textgeriistes der Johannes Passion
keineswegs als ausgeschlossen, dass der Anteil Bachs an seinen Texten in der frithen Leipziger Zeit grosser ist als allgemein
angenommen. Bach war nicht nur Musiker, er war auch Theologe. Warum sollte sich diese theologische Kompetenz nicht
auch sprachlich geduBert haben?

Chorile, Arien und Ariosi deuten das biblische Geschehen und beziehen es auf die Gegenwart des einzelnen Glaubigen und
auf den Glauben der versammelten Gemeinde. In diesen texten wird die Briicke versucht zwischen der Jesus-Geschichte im
antiken Jerusalem und zwischen unserer Lebensgeschichte. Menschliche Grunderfahrungen versuchen diesen ,,garstigen
Graben® der Zeit, von dem Lessing gesprochen hatte, ebenso zu iiberspannen, wie die Affekte der Freude und des Schmerzes.
Und auBlerdem schlagen diese Texte auch die Briicke zwischen dem Bibeltext und der gegenwirtig bedeutsamen
Glaubensaussage. Die Bachschen Passionen gehdren nicht nur in die Musikgeschichte des 18. Jahrhunderts, sie sind auch
bedeutsame Zeugnisse der biblischen Auslegungsgeschichte und der Entfaltung des christlichen Zeugnisses. Insofern gehort
die Johannes Passion Johann Sebastian Bachs auch in die evangelische Predigtgeschichte.

Wie kann die alte Botschaft in unseren Ohren neu werden? Das Problem der sach- und zeitgemidfen Vermittlung beschéftigt
die Kirche von Anfang an. Es hat unzdhlige Versuche gegeben, die biblische Erzdhlung zeitgeméfien Verstehensmoglichkeiten
zu unterwerfen. Man hat die biblische Geschichte selber angefragt, ob sie in ihrer antiken Gestalt wirklich in der Lage ist,
Gottes Wort aktuell zu bezeugen. Es gibt modernistische Versuche, die christliche Botschaft in eine allgemeine Spiritualitét
einzuordnen, und es gibt fundamentalistische Versuche, die davon ausgehen, dass die Hor- und Verstehensbedingungen sich
seit der Antike nicht gedndert haben und nur eine wortwortliche Rezeption einen Zugang zur Wahrheit Gottes ermdoglicht.

Die Bachschen Kantaten, Oratorien und Passionen gehen einen anderen Weg. In ihnen kommt der Bibeltext unverédndert zur
Sprache, aber Bach und seine Textdichter legen ihn aus, setzten ihn mit ihrer Gegenwart in Beziehung uns schaffen so
Verstehen. Und es ist unsere Erfahrung des 20. und des 21. Jahrhunderts, dass diese Art der Vermittlung immer noch aktuell
ist und bei vielen Menschen immer noch zu ihrem Ziel kommt.

5. Die Eingangschore

Bach hat die Johannespassion zum ersten Male am Karfreitag 1724 in der Nikolai Kirche im Nachmittagsgottesdienst
aufgefiihrt. Dieser Nachmittags-Gottesdienst war durch eine Stiftung eingerichtet worden, um den Leipzigern auch in einer
der Hauptkirchen einen respektablen und musikalisch reichhaltigen Gottesdienst zu ermdglichen. Seit 1712 wurden in der
Matthéikirche — in Leipzig auch Neue Kirche genannt - jedes Jahr am Karfreitag ,,oratorische Passionen® aufgefiihrt, unter
ihnen auch die Brockes Passion von Georg Philipp Telemann oder die Brockes Passion von Georg Friedrich Héndel.



Diese eher kulturelle Veranstaltung als Gottesdienst angesehene Erbauungsstunde wurde von den Leipzigern gern
angenommen — zu Lasten des Gottesdienstbesuches in den Hauptkirchen. Das Legat ermoglichte nun auch einen
kirchenmusikalisch gewichtigen Gottesdienst, der auch in seinen Passionsauffithrungen mehr den iiberlieferten, am biblischen
Text orientierten Kompositionen, also den ,,oratorischen Passionen® zu Gehor brachte. Mit der Verbindung von Bibeltext und
Choral, Rezitativ, Arioso, Arie und Chor schafft Bach einen Kompromiss, der die iiberkommene Tradition wahrt und sie zum
Neuen hin behutsam 6ffnet. Dieser Kompromiss der Auffiihrung der Johannes Passion sollte schon im folgenden Jahr
angefragt werden und zu einschneidenden Verdnderungen fiihren.

Der Eingangschor der Johannespassion folgt in seinem ersten Teil den Worten des 8. Psalms. ,,Herr, unser Herrscher, wie
herrlich ist sein Name in allen Landen!* Damit ist das theologische Vorzeichen fiir alles Weitere gesetzt. Es geht um die
Geschichte des Gottessohnes, der am Kreuz iiber die Méchte finanzierte, so wie es in den romanischen Triumphkreuzen
dargestellt worden ist. Die dreimalige Anrufung Gottes ,,Herr, Herr, Herr* weist deutlich auf die Dreieinigkeit Gottes hin,
ebenso wie die dreiteilige Anlage des Eingangschores. Die bewegten Streicherstimmen iiber dem ruhenden Orgelpunkt der
Continuo-Stimmenschaffen eine ebenso spannungsvolle wie dramatische Atmosphére. Die beiden Floten, die die Spannung
bis zum ersten Einsatz des Chores noch erhohen, fehlen in der ersten Version der Johannes Passion noch. Bach und sein
Textdichter — wer immer es gewesen sein mag — deuten den 8. Psalm trinitarisch. Das entspricht ganz der johanneischen
Theologie, die Gott ganz und gar in der Passion Jesu am Werke sieht.

Herr, unser Herrscher,
dessen Ruhm In allen Landen herrlich ist!

Zeig uns durch deine Passion,
Dass du, der wahre Gottessohn,
Zu aller Zeit,

Auch in der grofiten Niedrigkeit,
Verherrlicht worden bist!

Andererseits kommt diese groBangelegte Komposition auf den Text freier Dichtung sehr dem Stil des Passionsoratoriums
nahe, wie es jeden Karfreitag in der Neuen Kirche in Leipzig aufgefiihrt wurde. Vielleicht ist das der Grund, warum Bach zur
Auffiihrung der Johannespassion im folgenden Jahr 1725 diesen Chor durch eine grof3 angelegte Choralbearbeitung ersetzt
hat. O Mensch, bewein dein Siinde groB. Diese Choralbearbeitung findet ihren endgiiltigen Ort Karfreitag 1727 in der
Matthduspassion am Ende des ersten Teils.

Fiir diese Verdnderungen sind vielfaltige Griinde genannt worden. Es ist immerhin denkbar, dass die einfluireichen Kreise der
Leipziger Hauptkirchen auf eine konservative, vor allem an Bibeltext und Choralstrophe orientierte Passionsmusik diese
theologische und musikalische Korrektur bewirkt hat. Ahnliches betrifft auch den SchluBchor der Johannespassion, den Bach
gegen die Choralbearbeitung O hilf Christe, Gottes Sohn aus der Kantate ,,Du wahrer Gott und Davids Sohn“ BWV 23
ausgetauscht hat. Beide Verdnderungen, dazu noch die Streichung der beiden Bibeltextstellen aus dem Matthdusevangelium,
lassen Uberlegungen, die in diese Richtung gehen, als wahrscheinlich erscheinen.

O Mensch, bewein dein Siinde groB,
Darum Christus seins Vaters Schol3
AuBert und kam auf Erden;

Von einer Jungfrau rein und zart
Fiir uns er hie geboren ward,

Er wollt der Mittler werden.

Den Toten er das Leben gab

Und legt darbei all Krankheit ab,
Bis sich die Zeit herdrange,

Dass er fiir uns geopfert wiird,
Trilig unsrer Siinden schwere Biird
Wohl an dem Kreuze lange.

6. Deutung und Anteilnahme — die Arien

Die oratorische Passion Bachs folgt der seit dem Mittelalter vorgenommenen Einteilung der Passionsgeschichte in 5 Akte: 1.
Jesus im Garten, 2. Jesus vor dem Hohen Rat, 3. Jesus vor Pilatus, 4. Jesus am Kreuz, 5. Die Grablegung - nach diesen Akten
werden die Bibeltexte eingeteilt und diesen 5 Akten entsprechend werden vom Textdichter und vom Komponisten auch Arien
und Choralstrophen zugeordnet.

Anders als in der Matthduspassion behilt Bach das berichtende Rezitativ (Rezitativo Secco, vom Basso Continuo begleiteter
Sprechgesang) einzig dem Bibeltext vor. Deutende Solo-Partien verteilen sich auf Arioso (also orchestral begleiteten Gesang,
der weder den berichtenden Ton des Rezitaives hat, noch die formale Geschlossenheit der Arie) und Arie, Formen, die aus der
italienischen Oper in die protestantische Kirchenmusik iibernommen worden sind.

In der Reformationszeit und nachfolgend im 17. Jahrhundert war und blieb der Vortrag des Bibeltextes weitgehend der Inhalt
der figuralen Kirchenmusik. Die spétere Zeit, von Pietismus und Frithaufklarung gleichermaf3en beeinflusst, sucht die



Beteiligung an diesem fremden Geschehen der Passion Jesu. Sie will Beteiligung der Gemeinde und des Einzelnen. Ziel ist
die Erbauung, die Nahrung fiir den Inneren Menschen. Die Musik kann Affekte erregen. Sie kann die Zeit dehnen und
verkiirzen. Thre Kraft entfaltet sie in ihren Gegensétzen. So greift sie direkt nach der Emotionalitit des Menschen, bis dahin,
dass im Laufe der Zeit der Text ganz von der Musik aufgesogen wird und letztlich fiir die emotionale Bewegtheit des
Einzelnen und auch des Publikums so gut wie keine Rolle mehr spielt.

Zu Bachs Zeit ist das noch anders. Der Text der Passionsdichtung hat das absolute Pri. Das Textbuch der Passionsmusik muss
dem zustdndigen Superintendenten zur Genehmigung vorgelegt werden. Immerhin ist die Passionsmusik Bestandteil eines
Gottesdienstes, wenn auch dieser gegeniiber den anderen Gottesdiensten in den Leipziger Hauptkirchen einige Verdnderungen
erfahren hat. Und in Leipzig ist man darauf bedacht, ganz im Fahrwasser der lutherischen Glaubenslehre zu bleiben und
diesen Bekenntnisstandpunkt auch nicht ,,modernen* Kantaten- und Passionstexten zu opfern.

Bach fiigt die Arien seiner Johannespassion oft auf ein Stichwort hin ein. Dabei kann der weitere Verlauf der Handlung das
»Stichwort™ in génzlich anderem Licht erscheinen lassen. Petrus, der zu Beginn der Passionserzéhlung Jesus folgt, wird ihn
bald darauf verleugnen. Das macht aber fiir die Dramaturgie der Passionsmusik die kurzzeitige Nachfolge nicht unerheblich.
Es geht um den Moment des Bibeltextes, der in der Arie ausgelegt wird. Andere Momente der Geschichte verlangen andere
Deutungen und erhalten sie auch. Dieses ,,Stichwort™ trdgt den musikalischen Gehalt und es schafft die Briicke zwischen dem
Bibeltext und dem gegenwartigen Horer.

Evangelist
Simon Petrus aber folgete Jesu nach und ein ander Jiinger.

Arie (Sopran)

Ich folge dir gleichfalls mit freudigen Schritten
Und lasse dich nicht, Mein Leben, mein Licht.

Befordre den Lauf Und hore nicht auf,

Selbst an mir zu ziehen, zu schieben, zu bitten.

Die Arie ist nur mit 2 unisono spielenden Floten und Basso Continuo besetzt. Die Floten — sie mdgen fiir ,,Petrus und den
anderen Jiinger stehen geben die Melodie vor, der der Sopran nach 16 Takten mit einer dhnlichen Bewegung der Stimme
folgt. In der barocken Musiksprache nennt man diese Folge ,,Fuga“ wenn eine Stimme der andern in derselben Bewegung im
Kanon oder m Abstand einer Quinte folgt, und dennoch nach einigen Takten jede Stimme auch wieder ihre eigenen Wege im
Zusammenhang des Ganzen geht. Bach unterscheidet zwischen der Neugier, aus der heraus Petrus Jesus nachfolgt, um zu
sehen, was mit ihm geschieht und der Nachfolge Christi, die ihren Grund im Glauben an den gekreuzigten und
Auferstandenen Herrn hat. Nachfolge bedeutet dann: Christus dhnlich, aber nicht Christus gleich werden. Die Form der
»Fuga®“ vermag genau diese Glaubens-Bewegung musikalisch abzubilden.

Die Arie ist dreiteilig und Folgt dem Schema A-B-A, wobei der dritte Teil gegeniiber dem ersten verdndert ist. Es ist barocke
Symmetrie und barocke Bedeutsamkeit. Zahlen sind mehr als reine Zahlen — man hat sogar versucht, das gesamte Werk Bachs
in Zahlenverhéltnisse zu iibersetzen und so zu verstehen. Es fallt schwer, sich Bach mit dem Rechenschieber vorzustellen.
Viele musikalische Zahlenzusammenhénge ergeben sich aus rein musikalischen oder auch aus textlichen Griinden. Bestimmte
Zahlen jedoch verdienen bei Bach besondere Aufmerksambkeit: die zwei als Zahl der beiden Naturen Jesu Christi, drei, die fiir
die Trinitédt Gottes steht und die 24 und die 42 mit denen Bach seinen Namen in seine Komposition musikalisch eingetragen
hat.

Die Tonart der Arie ist t B-Dur, hat einen nahezu heiteren Charakter und steht so in deutlichem Gegensatz zu der
vorhergehenden Alt-Arie ,,Von den Stricken meiner Siinden mich zu entbinden® . Hinzu kommt der tdnzerische Charakter der
Komposition. — Ein Lichtblick in der Passionsmusik. Gleichzeitig ist es ein Gebet an den Herrn der Passion, dass die glaubige
Horerin und Séngerin im Bereich dieser Geschichte bleibt. Einen génzlich anderen Charakter trigt die Arie, die auf das letzte
Wort des sterbenden Jesus am Kreuz folgt.

Wieder ist die instrumentale Besetzung zunichst sehr sparsam. Die Viola da Gamba wird vom Basso Continuo begleitet. Die
Gambe, ein altes Instrument in der Tonlage des Violoncello, aber mit Griffbiinden ausgestattet wie die Gitarre, hat einen
eigentiimlich trockenen, zuriickgenommenen Klang. Sie gibt der Trauerarie ihre eigene Farbung einer Totenklage43. Die Alt-
Stimme greift die Worte des berichtenden Evangelisten auf, nicht nur textlich, sondern auch in der musikalischen Gestalt. Mit
dem Auftakt zum 20. Takt verdndern sich abrupt Besetzung, Tonart, Takt und damit auch der Charakter des Stiickes. Aus der
Totenklage wird eine Siegesfanfare: D-Dur ist die Tonart der Auferstehung in der h-moll Messe ,,et resurrexit™.

Die Altstimme geht mit der Fanfare voran ,,Der Held aus Juda siegt mit Macht!*, die Streicher fallen in repetierenden 16/teln
ein — wie im 1. Satz des 5. Brandenburgischen Konzertes. Die Singstimme singt Koloraturen auf die Worte ,,Macht* und
Kampf*“ — um dann wieder zuriickzukehren zu der anfénglichen Totenklage ,,Es ist vollbracht®. Die Verbindung von Totenlage
und Siegesmarsch spiegelt das Geschehen von Kreuz und Auferstehung Jesu Christi und sie entspricht auch der Theologie des
Johannesevangeliums. Ohne den Sieg des Auferstandenen Christus bleibt sein Tod ein schreckliches Ereignis in einer Reihe
schrecklicher Ereignisse, die die Menschengeschichte von Anfang an begleiten und erschiittern. Ohne den Tod Jesu am Kreuz
wird der Glaube zu einer enthusiastischen und ekstatischen Religion, die den Zusammenhang mit dem wirklichen Leben und
Sterben zu verlieren droht. ,,Kreuz und Krone sind verbunden ““ heif3t es bei Bach an anderer Stelle.



Evangelist
Und von Stund an nahm sie der Jiinger zu sich. Darnach, als Jesus wusste, dass schon alles vollbracht war, dass die
Schrift erfiillet wiirde, spricht er:

Jesus
Mich diirstet!

Evangelist
Da stund ein GefédBe voll Essigs. Sie fiilleten aber einen Schwamm mit Essig und legten ihn um einen Isopen, und
hielten es ihm dar zum Munde. Da nun Jesus den Essig genommen hatte, sprach er:

Jesus
Es ist vollbracht!

Alt-Arie

Es ist vollbracht!

O Trost vor die gekrdnkten Seelen!
Die Trauernacht

LaBt nun die letzte Stunde zéhlen.
Der Held aus Juda siegt mit Macht
Und schlieft den Kampf.

Es ist vollbracht!

7. Der Choral — die Stimme der Gemeinde

Im Choral ist die Gemeinde présent. Im Choral kommt sie in der Passion zur Sprache. Aber im Choral findet sie sich auch
wieder. ,,Bibelwort und Choral® sind die beiden theologisch-liturgischen Schwerpunkte, die Luther und Bach miteinander
verbinden. Seit der Reformation ist der Choral, das evangelische Kirchenlied die horbare Form der Beteiligung der ganzen
Gemeinde im Gottesdienst, in den reformierten Gemeinden ist es der Psalmengesang. Das Wort Gottes und die Antwort der
Gemeinde entsprechen einander

Ohne das Bibelwort wire die Gemeinde in der Passionsmusik ohne Grund, ohne den Choral wére ihr Glaube lediglich eine
historische Angelegenheit, die keinen Gegenwartsbezug mehr hat. Glaube ist ,,nicht nur eine gewisse Erkenntnis, dadurch ich
alles fiir wahr halte, was uns im Evangelium geoffenbart ist, sondern auch ein herzliches Vertrauen, welches der Heilige Geist
in mir wirkt...*“ heiflt es im Heidelberger Katechismus der reformierten Gemeinden, lutherischerseits wiirde man das kaum
anders formulieren.

Die Gemeinde kommt zu Wort mit ihrer Betrachtung und auch mit ihrem Gebet. Fiir Bach steht der Choral zeitlebens in der
Mitte seines Schaffens. Der Choral bestimmt die Orgelmusik, keine seiner nahezu 200 Kirchenkantaten kommt ohne eine
Choralstrophe aus. In seinem Nachlass fanden sich iiber 300 Choralsétze, die sein zweitjiingster Sohn dann nach seinem Tode
herausgegeben hat. Und auch seine Passionen sind von Choralstrophen durchzogen. Sie folgen der Dramatik des Bibeltextes.
Bisweilen hort man zwei Choralstrophen kurz nacheinander, bisweilen ist dem Passionsgeschehen und seiner musikalischen
Deutung in Arioso und Arie mehr Raum gegeben. An einer Stelle verbindet Bach Arioso und Choral und schliefit damit die
Glaubige Seele und die Gemeinde zusammen.

Eine besondere Bedeutung kommt der Choralstrophe zu ,,Durch dein Gefangnis, Gottes Sohn, muss uns die Freiheit
kommen...” . Dieser Text ist in der bekannten Gesangbuchliteratur des 17. und des 18. Jahrhunderts nicht nachgewiesen. Der
Text stammt von Christian Heinrich Postel (1658-1705) einem Hamburger Poeten, der {iber einen betrachtlichen literarischen
Ruf verfiigte . Aus seiner Passionsdichtung erscheint dieser choraldhnliche Text in einer lange Georg Friedrich Handel
zugeschriebenen ,,Johannes-Passion®, die aber wohl in norddeutschem Umfeld anzusiedeln ist und heute entweder Georg
Bohm (1661-1733) oder Christian Ritter (1645?- nach 1717) .

In dieser Passionsmusik erscheint der Text als Sopran-Arie:

Durch dein Gefangnis, Gottes Sohn,

Muss uns die Freiheit kommen,;

Dein Kerker ist der Gnadenthron,

Die Freistatt aller Frommen;

Denn gingst du nicht die Knechtschaft ein,
MiiBt unsre Knechtschaft ewig sein.

Bach gestaltet diese Strophenarie um zu einer Choralstrophe um und unterlegt ihn mit der Melodie ,,Machs mit mir Gott nach
deiner Giit“ von einem seiner Leipziger Vorginger Johann Hermann Schein (1586-1630).

In der Architektur der Johannespassion bildet dieser Choral die Mitte der Schilderung des Prozesses Jesu. Friedrich Smend hat
in dieser von Bach zur Choralstrophe erhobenen Text das Herzstiick der Johannespassion gesehen . Um diese Choralstrophe
herum ranken sich die dramatischen Szenen des 2. Teils der Passion: Rezitative und Chore wechseln miteinander ab. Alles



dringt auf den entscheidenden Entschluss des Gouverneurs hin. Ob er ihn frei l4sst? Ob er dem Unschuldigen gerecht wird?
,»und von dem an trachtete Pilatus, wie er ihn loslieBe!* — heif3t es lapidar.

Es ist wie der 4. Akt in der klassischen Tragodie, der den fatalen Lauf der Dinge noch einmal aufhélt, der in der konsequenten
Hoffnungslosigkeit noch einmal Hoffnung aufkeimen ldsst. Die Choralstrophe widerspricht den falschen Hoffnungen. Sie
riickt theologisch die Dinge zurecht. Es gibt keinen Weg am Kreuz vorbei. Es gibt keinen Weg zum Heil der Welt, der das
Leiden Gottes an der Welt aussparte.

8. Weg, weg mit diesem! — Die Juden in Bachs Johannes Passion
Evangelist (T), Pilatus (B)

Evangelist

Da Pilatus das Wort horete, fithrete er Jesum heraus und satzte sich auf den Richtstuhl, an der Stitte, die da heiflet:
Hochpflaster, auf Ebréisch aber: Gabbatha. Es war aber der Riisttag in Ostern um die sechste Stunde, und er spricht zu
den Jiiden:

Pilatus
Sehet, das ist euer Konig!

Evangelist

Sie schrieen aber:

Chor

Weg, weg mit dem, kreuzige ihn!

Evangelist (T), Pilatus (B)
Spricht Pilatus zu ihnen:

Pilatus
Soll ich euren Konig kreuzigen?

Evangelist
Die Hohenpriester antworteten:

Chor
Wir haben keinen K6nig denn den Kaiser.

Die Szene hat ihren Hohepunkt erreicht: Wie in der antiken Tragddie stehen die Protagonisten dem Volk gegeniiber: Pilatus
und Jesus auf der einen, das Volk auf der anderen Seite. Die Rede wechselt in kurzen Episoden. Chor folgt auf Rezitativ. Es
geht um Leben und Tod. Jesus schweigt. Das Volk und Pilatus handeln iiber seinen Kopf hinweg.

Im Johannesevangelium ist das Volk ,,die Juden®, fiir Johannes kaum ein Problem, da er sich doch selber zu den Menschen des
jidischen Volkes zéhlt. Fiir die Nachgeborenen schon ein Problem, die sich nur noch im Gegeniiber, in Konkurrenz und
Feindschaft zu den Juden sehen kdnnen. Die Legende vom ,,Gottesmord* durch die Juden hat hier ihren Ursprung.

Bach ist an der Dramatik des Geschehens interessiert. Gerade in den Choren 143t er den Leidenschaften freien Lauf. Er
verknliipft die einzelnen Themen miteinander, legt die ganze Szene symmetrisch an, indem er gerade so deutlich macht, dass
im Zentrum des Geschehens weder Pilatus noch die Juden, sondern einzig der Herr steht, der um unseretwillen ans Kreuz
gegangen ist:

Durch dein Geféngnis, Gotts Sohn ist uns die Freiheit kommen!...

Als nach der Schoa deutlich wurde, dass der im Nationalsozialismus zutage getretene Antisemitismus seine tiefen Wurzeln im
Antijudaismus der deutschen Geistesgeschichte, aber auch in der christlichen Theologiegeschichte hatte, gerieten auch Bachs
Passionen in die Kritik. Man warf ihnen Antijudaismus vor. Die Art, wie Bach die Juden — vor allem in der Johannespassion —
behandele, gebe dem Judenhass deutlichen Nahrung. Die Verstockung, die ich in den Wiederholungen der Turbae, der
Volkschore zeige, sei fiir eine aufgeklarte Gegenwart nicht mehr tolerierbar. Und also kdnne man auch dieses musikalische
Werk nicht mehr oder nur noch verfremdet auffithren, indem man beispielsweise in die Passionsauffiihrung Stiicke von Arnold
Schoenberg oder Luigi Nono integrierte, um so den antijudaistischen Wohlklang zu durchbrechen.

Dass das Entsetzen iiber den Mord an der européischen Judenheit bis in eine radikale Kritik der geistigen und theologischen
Wurzeln reichen musste, ist nur zu verstdndlich. Es wire unehrlich gewesen, wenn man diese Wurzeln von der Kritik
ausgenommen hétte wie etwa Martin Luthers Schrift ,,Von den Jiiden und ihren Liigen* oder seine letzte Predigt zwei Tage vor
seinem Tod in Eisleben. Und letztlich traf diese Kritik auch die Texte des Neuen Testaments selbst, vor allem das
Johannesevangelium, das die Schuld am Tode Jesu vor allem den Juden zuschiebt, und in dem auch den Juden vorwirft, sie
hitten den Teufel zum Vater.



In der polemischen Auseinandersetzung verschwimmen oft die Begriffe. Bevor man ein Verdikt ausspricht, sollte man sich
dariiber klar sein, was mit den in Frage stehenden Begriffen eigentlich gemeint ist. Ich denke: Antjudaismus ist eine in der
heidenchristlichen Kirche der ersten Jahrhunderte Judenfeindschaft, die sich von auflen — also von den Heidenchristen her —
gegen die Judenheit richtet. Da werden die Juden als ,,Gottesmdrder bezeichnet, man isoliert Jesus von seinem Volk — Jesus
war in dieser Perspektive kein Jude mehr sondern der erste Christ, man spricht dem auserwihlten Volk Gottes die Erwdhlung
und die Zukunft ab. Und dabei gilt festzuhalten, was Walter Jens sagte: ,,Jesus von Nazareth, ein Bruder der Verhdhnten und
Gefolterten in aller Welt.*

Johannes, der Evangelist ist selber Jude. Jesus ist Jude. Paulus ist auch Jude. Wie konnen sie antijudaistisch sein? Wenn Jesus,
Johannes und Paulus jiidisches Leben und jiidische Verhaltensweisen kritisieren, dann ist das eine Form der innerjiidischen
Kritik. Und wir wissen aus unserem Volk und aus unseren Familien, dass die Kritik, die von innen kommt, oft viel heftiger
und viel zugespitzter ist als alle Kritik, die von aulen kommt. So trifft der Vorwurf des Antijudaismus nicht Johannes, den
Evangelisten, wohl aber Martin Luther, der in seinem maBlosen heidenchristlichen, leider auch noch von ihm selbst
anscheinend theologisch begriindeten Judenhass, alles an Vorurteilen zusammensucht und ein Programm entwickelt, wie man
die Juden, die sich nicht zu Christus bekehren, behandeln soll.

Natiirlich steht Bach auch in dieser lutherischen Tradition. Es ist unwahrscheinlich, dass er den Antijudaismus seiner Zeit
nicht geteilt hat. Es gibt aber keinerlei Beweis dafiir, dass er sich in dieser Richtung besonders hervorgetan hétte. Bach vertont
die Worte des Evangelisten. Er setzt die textlichen Aussagen und Empfindungen in Musik. Er kritisiert den ihm vorliegenden
Text nicht. Er bildet die Dramatik des Geschehens ab. Schlag auf Schlag treffen der Bericht des Evangelisten, die Worte Jesu
und des Pilatus und die Chore aufeinander.

In den deutenden und interpretierenden Texten er Johannespassion ist jedoch keine besondere Judenfeindschaft auszumachen.
Vielmehr kann man ihm eine Ahnung davon unterstellen, dass die Ablehnung Jesu durch groB3e Teile der Judenheit zum
verborgenen Heilsweg Gottes gehoren, wie Paulus das im 11. Kapitel des Romerbriefes entfaltet hat.

Es gibt unter den Bach zeitgendssischen Passionsmusiken andere Beispiele:

Carl Heinrich Graun, Der Tod Jesu (1754)

Jerusalem, voll Mordlust, ruft mit wildem Ton:

,,Sein Blut komm iiber uns und unsre So6hn und Tochter!“
Du siegst: Jerusalem!

Und Jesus blutet schon;

In Purpur ist er schon des Volkes Hohngeldchter

, Damit er ohne Trost in seiner Marter sei,

Damit die Schmach sein Herz ihm breche.

Voll Liebe steht er da, von Gram und Unmuth frei,

Und trégt sein Dornendiadem

Und eine freche, verworfne Morderhand fal3t seinen Stab
Und schlégt sein Haupt;

Ein Strom quillt Stirn und Wang herab:

Seht, welch ein Mensch!

Des Mitleids Stimme Vom Richtstuhl des Tyrannen spricht:
Seht, welch ein Mensch! —

Und Juda hort sie nicht,

Und legt dem Blutenden,

mit unerhértem Grimme,

Den Balken auf,

woran er langsam sterben soll;

Er tridgt ihn willig und sinkt ohnmachtsvoll.-

Nun kann kein edles Herz die Wehmut mehr verschlie3en,
Die lang verhalt'nen Tridnen flieen;

Er aber sieht sich tréstend um und spricht:

Ihr T6échter Zions, weinet nicht!

Der Textdichter schafft sich eine Evangelienharmonie, indem er die 4 Passionsberichte der Evangelien zu einem
zusammenfasst. Dann lésst er seinen Gefiihlen freien Lauf. Er rithmt das Mitleid des Tyrannen und schmiht die
Uneinsichtigkeit und Mitleidlosigkeit der Juden. Hier, so denke ich, kann man durchaus von Anti-Judaismus in einer
Passionsmusik sprechen.

Bei Bach sollte man mit solchen Verdikten vorsichtig sein, zumal die betrachtenden Texte gerade in diesem Abschnitt der

Johannespassion auch nicht den leisesten Hinweis darauf geben, dass die ,,die Juden* fiir Leiden und Tod Jesu verantwortlich
gemacht werden sollten.

9. Der doppelte Schlusschor



Eingangschor und Schlusschor rahmen die Passion ein. Das war schon bei den frithen Choralpassionen der Fall. Man
orientierte sich an den Lesungen der Bibeltexte im Gottesdienst, die ja auch nicht ohne Einleitung und Schlussvotum sind.
Das Bemerkenswerte an Bachs Johannespassion ist, dass sie in der ersten und den spiteren Fassungen 2 Schlusschore
aufeinander folgen ldsst. Zum einen ist es der Chor:

,»Ruht wohl, ihr heiligen Gebeine... dem folgt die Choralstrophe von Martin Schalling: ,,Ach, Herr, 1al dein lieb
Engelein*

Der Textdichter des gro3en Schlusschores ist unbekannt. Der Form nach ist er — wie auch der Schlusschor der
Matthauspassion ein Grabgesang. Aber Bach gibt ihm eine eindeutig andere Klangfarbe. Der Chor erinnert an einen Tanz-Satz
aus einer Suite, im 3/4tel Takt: an eine Sarabande. Wiederholt ist bemerkt worden, dass der Musik etwas ,,weltliches* anhaftet
. Der Grabgesang fillt fast heiter aus, zumindest aber gelassen. Das Grab ist keine Endstation. Der Tod Jesu schlieit die Holle
zu und den Himmel auf — eine Textzeile die an die alte Anschauung von der Hollenfahrt Christi zwischen Karfreitag und
Ostersonntag erinnert. Bach zeichnet die theologischen Aussagen musikalisch nach. Er misst die Spanne zwischen Himmel
und Holle im Tonumfang.

Ruht wohl, ihr heiligen Gebeine,

Die ich nun weiter nicht beweine,

Ruht wohl und bringt auch mich zur Ruh!

Das Grab, so euch bestimmet ist

Und ferner keine Not umschlieft,

Macht mir den Himmel auf und schlie3t die Holle zu.

Dennoch scheint Bach weder bei der ersten noch bei der 4. Fassung der Johannespassion dieser Chorsatz als Schlusspunkt der
Passionsmusik gereicht haben. Ein Ende mit einem madrigalischen Chor gehort in der Tradition der Passionsmusiken zum
Genus des Passionsoratoriums. Der Choral signalisiert die gottesdienstliche Verortung der Passionsmusik. Das letzte Wort
erhilt nicht die erbauliche Betrachtung des Passionsgeschehens durch den Chor. Das letzte Wort erhélt die glaubende
Gemeinde, die sich im Gebet an den gekreuzigten und auferstandenen Herrn wendet. Aus der Leidensgeschichte Jesu Christi
erwéchst die Hoffnung auf die Auferweckung der Toten. Die der in seinem Tod den Tod {iberwunden hat.

Viele Bachschen Kirchenkantaten schlieen mit diesem eschatologischen Ausblick in die Zukunft des Reiches Gottes, die
auch zugleich die Zukunft der christlichen Gemeinde ist. So ist der Schlusschoral Gebet und Predigt zugleich, und die
Passionsgeschichte bleibt nicht in der historischen und emotionalen Betrachtung stecken, sondern sie weitet sich und erinnert
daran, dass wir es mit der Passion Jesu nicht um ein historisches Ereignis handelt, das bestenfalls beispielhaften Charakter
haben kann, sondern das der Grund ist fiir das eigene Leben, die eigene Zukunft und die eigene Hoffnung.

Ach Herr, lass dein lieb Engelein
Am letzten End die Seele mein

In Abrahams Schof tragen,

Den Leib in seim Schlafkdmmerlein
Gar sanft ohn eigne Qual und Pein
Ruhn bis am jiingsten Tage!
Alsdenn vom Tod erwecke mich,
Dass meine Augen sehen dich

In aller Freud, o Gottes Sohn,

Mein Heiland und Genadenthron!
Herr Jesu Christ, erhore mich, erhére mich
Ich will dich preisen ewiglich

10. Zuginge und Wirkungen

Wenn wir die Kirchenmusik Bachs horen und verstehen wollen, dann begeben wir uns zuriick in vergangene Zeiten, zu denen
wir sonst keinen Zugang mehr haben. Wir blicken zuriick hinter den Durchbruch der Moderne im Denken und Leben Europas.
Die Frage ist, ob das iiberhaupt gelingen kann. Wenn wir Bach horen, dann haben wir vorher langst Beethoven und Brahms
gehort. Die Beatles sind uns vertraut. Lenas Schlager dudeln aus allen Lautsprechern. Wir kennen den Klang von
Presslufthimmern und startenden Flugzeugen. Leise Tone miissen wir erst entdecken.

Unser Horen ist vorbelastet. Aber unser Musizieren ist es auch. Wir kdnnen uns kaum vorstellen, wie die Johannes Passion bei
ihrer ersten Auffithrung geklungen hat. War das musikalische Erscheinungsbild des Thomanerchores wirklich so diirftig, wie
Bach selbst das in seiner Denkschrift im Jahre 1730 an den Rat der Stadt Leipzig geschrieben hat? Viel wissenschaftlicher
FleiB und viele praktische Untersuchungen haben versucht, der Spielweise, dem Klang und der Bauart der Musikinstrumente
des frithen 18. Jahrhunderts auf die Spur zu kommen. Aber haben sie wirklich so geklungen, wie professionelle Musiker, die
ausnahmslos zunéchst an ,,modernen‘ Instrumenten geschult worden sind, sie heute klingen lassen?

Das Erstaunliche ist — und darin unterscheidet sich unsere Zeit wohl auch von allen vorigen Zeiten, dass diese Musik aus dem
18. Jahrhundert bei uns in einer Weise aufgefiihrt und rezipiert wird, wie das bei zeitgendssischer ,.klassischer” Musik so nicht



der Fall ist. Bachs Musik klingt nach wie vor — ja er klingt heute weiter als sie zu seinen Lebzeiten geklungen hat. Wir werden
noch darauf zuriickkommen und fragen, woran das liegen konnte.

Es liegt gewiss nicht an der Sprache der Texte. Die Sprache des 17. und des 18. Jahrhunderts ist uns fremd. Wir mogen den
barocken Schwulst nicht mehr, viele Bilder bleiben unverstindlich, viele Ausdriicke umstiandlich und verschroben. Am 27.
April 1827 schreibt der Leiter der Berliner Singakademie Karl Friedrich Zelter (1758-1832) an Johann Wolfgang von Goethe
(1749- 1832).

»Das grofite Hindernis in unserer Zeit, liegt freilich in den ganz verruchten deutschen Kirchentexten, welche dem polemischen
Ernste der Reformation unterliegen, indem sie durch einen dicken Glaubensqualm den Unglauben aufstoren, den niemand
verlangt. DaB3 ein Genie, dem der Geschmack angeboren ist, aus solchem Boden einen Geist aufgehen lassen, der eine tiefe
Wurzel haben muBf, ist nun das AuBlerordentliche an ihm...*

Hinter dieser Aussage steht die Vorstellung, man konne unterscheiden zwischen dem idealen Gehalt der Bachschen Musik und
der historischen Zufalligkeit ihrer Textgestalt. Besonders die Arbeit Albert Schweitzers hat gezeigt , dass dieses so nicht
moglich ist. Es gibt bei Bach eine Wort-Ton-Beziehung, die nicht aufgeldst werden kann: Es ist Musik auf diese Texte und es
sind Texte fiir diese Musik. Dass sie uns bisweilen fremd sind, steht auler Frage, und man wird die Fremdheit nur dann
iiberwinden kdnnen, wenn man die Texte sieht als Glaubensaussagen von Menschen, die vor uns gelebt und geglaubt haben,
die eine andere Sprache und einen anderen Horizont hatten. Und man wird herausfinden, wie sie sich mit ihren Sprachbildern
auf die Bibel beziehen und die Bibel wieder aus der Vergessenheit hervorholen. Man wird auch entdecken, wie ihre fremd
anmutende Emotionalitit eigene Zuginge zu den oft verschlossenen Tiiren des Glaubens schaffen kann.

Uber alle immer wieder bewiesene Aktualitit hinaus ist die Johannespassion von Johann Sebastian Bach ein Werk, das nahezu
300 Jahre alt ist. Sie hat iiberlebt. Die meisten Texte und Musiken jener Zeit haben es nicht. Sie ist auch ein historisches
Dokument und will auch als solches angesehen und aufgenommen werden.

Historische Arbeit ist immer Annéherung — und niemand kann genau sagen, wie weit diese Anndherung reicht. Das macht auf
der einen Seite eine Kopie oder exakte Wiederbelebung dessen, was einmal gewesen ist, unmdglich, das erdffnet auf der
anderen Seite aber auch Freiheiten des Verstdndnisses, der Deutung, der Interpretation. Im Blick auf die Bachsche Johannes
Passion hei3t das: Wir kennen ihren Text, den Bibeltext, den Text der Choréle und Chére, der Rezitative und Arien, und wir
kennen die Partitur, manche Spuren konnen wir verfolgen, manche Sinnzusammenhinge erschlieen.

Aber dennoch muB3 jede Generation, jeder Interpret, jeder Chor und jeder Solist, jedes Orchestermitglied und auch jede
Horerin und jeder Horer seine eigene Johann es Passion immer wieder ,,erfinden®. Es gibt keine Dogmen dariiber, wie die
Passion letztgiiltig aufzufiihren ist. Es gibt das Wagnis der Auffiihrung Alter Musik, und es ist erstaunlich, wie diese Musik
iiber die Zeiten hinweg wirkt, wie Menschen durch sie angeriihrt werden und wie sie in diesem &sthetischen Kontext mit den
grundlegenden Texten und Aussagen des Christlichen Glaubens in Kontakt gebracht werden.

Ob die Musik letztlich die Briicke zwischen der Botschaft des Johannesevangeliums und den Zeitgenossen schlagen kann, das
bleibt menschlichem Einflussvermdgen entzogen, genau wie die Wirkung der Predigt und der Schriftauslegung nicht in den
Hénden der Predigenden liegt. Aber wie der Prediger und die Predigerin dennoch Sonntag fiir Sonntag verantwortet das ihre
sagen, so sagt es die Johannes Passion auch. Dabei transportiert sie durchaus auch Zeitgeschmack und zeitlich bedingte
theologische Férbungen. Aber das tun wir aber mit unserem Reden auch.

Erstaunlich bleibt der musikalische und theologische Gehalt, der die Zeiten iiberdauert hat. Und sie hat die Zeiten nur in dieser
unldslichen Verbindung von Text und Musik, von Inhalt und &sthetischer Form tiberdauert. Und sie wird auch nur in dieser
Verbindung bleiben. Die Johannes Passion von Johann Sebastian Bach ist ein Dokument und ein lebendiges Zeugnis des
christlichen Glaubens. Es kommt darauf an, sie so wieder und wieder zum Klingen zu bringen und zu héren.

Halle, den 21. Mdrz 2011 (326. Geburtstag Johann Sebastian Bachs)
Domprediger Martin Filitz, Halle

Martin Filitz: Der Held aus Juda siegt mit Macht Johann Sebastian Bachs Johannespassion ihre Quellen — ihre Geschichte —
ihre Theologie (2011).pdf



https://www.reformiert-info.de/daten/File/Upload/doc-8731-1.pdf
https://www.reformiert-info.de/daten/File/Upload/doc-8731-1.pdf

