
BETRACHTUNG 
Zur Mitte der Matthäuspassion 

 

Wort und Musik – sie haben die Rollen getauscht.  

Die Musik, die einst dem Wort diente, ist eine eigene Sprache geworden.  

Johann Sebastian Bach ließ die großen Worte der biblischen Geschichte in Bewegung geraten, 

dass sie fließen, klingen, atmen. Gleich zu Beginn konnten wir es erleben: 

„Kommt, ihr Töchter, helft mir klagen.“ (N° 1) Musikalisch eine da capo-Form, kombiniert mit einer 

Choralform, die kein da capo hat. Zwei Formprinzipien, die einander widersprechen. Das erste in 

Moll, das Zweite in Dur. Komponiert zu einem einzigartigen Zusammenklang.  

Die zwischen Klage und Heilsgewissheit inszenierten Widersprüche auf der Textebene sind hinge-

gen für viele von uns schwer auszuhalten:  

„O Lamm Gottes, unschuldig, am Stamm des Kreuzes geschlachtet. (N° 1)  

„Buß und Reu knirscht das Sündenherz entzwei.“ (N° 10)  

„O Mensch, bewein dein Sünde groß …“ (N° 35)  

Was geschieht, wenn ich diese Worte spreche?  

Für viele sind sie unzugänglich geworden.  

Zu viel Blut ist geflossen, zu viel Gewalt wurde geheiligt. 

Ein Sohn für Volk und Vaterland, ein Opfer für die Menschheit – was soll daran heilig sein?  

Auch die Rede von der Sünde ist schal geworden.  

Zu lange wurde sie als Machtinstrument missbraucht, 

als Werkzeug der Einschüchterung. 

Menschen wurden gebückt unter Schuld, die sie nicht spürten. 

Und die Polemik gegen die jüdischen Autoritäten,  

tief eingeschrieben in die Texte, zu Pogromen entartet, lastet auf uns. 

Doch dies alles bleibt Teil der Geschichte. 

 

Die Vorstellung von der übergroßen Sünde des Menschen, die durch den Opfertod des Gottessoh-

nes, gesühnt werden muss – das ist das theologische Herzstück der Matthäuspassion. Nicht um-

sonst gestaltete Bach just die Texte „O Mensch, bewein dein Sünde groß“ (N° 35) und „Aus Liebe 

will mein Heiland sterben“ (N° 58) zu den beiden großen Zentren seiner Matthäuspassion aus. 

Uns aber sind die Texte fremd geworden. Da ist keine Resonanz in den Worten, während die Mu-

sik uns geradezu berauschen kann.  

Wort und Musik haben die Rollen getauscht. Das Wunder, dass Bach vollbringt, ist – so sagte Hans 

Blumenberg – die biblische Geschichte für uns wieder hörbar zu machen. Die Musik lässt den erra-

tischen Block dogmatischer Richtigkeiten zerfließen.1 Sie phrasiert das gesprochene Wort, sie be-

legt es mit Emotionen. Sie wird zum Spiegel der Betrachtenden: so sind wir in unserer Welt.  

Die Vielstimmigkeit des Werks bringt die vielen Stimmen, die sehr widersprüchlich sein können, 

ins Gespräch, mal in Harmonie, mal in Disharmonie, oft in einen Zusammenklang, der harmonisch 

aufs äußerste gespannt ist. 

 

1 Oder – einfacher gesagt: Die Musik bringt manch dogmatisch-theologischen Satz ins Fließen. 



Dem Eingangschor beispielsweise verleiht Bach einen Unterton, der im Zwölf-Achtel-Takt von der 

Gegenwart des verheißenen Heils erzählt, während der Text ein Klagelied anstimmt. Die Musik 

versteht, Gegensätze zu integrieren. Sie verpflichtet niemanden auf eine bestimmte Deutung.  

Sie ist nicht diskursiv. Sie fragt nicht nach der Wahrheit dessen, was da zu hören ist und – sie lässt 

keine Rückfragen zu. Niemand steht auf und ruft: „Ich habe damit nichts zu tun“, als die aufge-

brachten Jünger Jesus fragen, wen er denn meinen könnte mit seiner Ankündigung: „Einer unter 

euch wird mich verraten.“ „Herr bin ich‘s?“ Elfmal in fünf Takten erklingt die Frage (N° 15). Aber 

Bach lässt alle – die gesamte anwesende Hörerschaft – daraufhin in einem Choral singen: „Ich 

bin‘s. Ich sollte büßen.“ (N° 16) Wo hab ich meine Freunde verraten, meine Kolleginnen, meine 

Ideale? Wo konnte ich nicht für andere einstehen? Wo hatte ich Angst und wo bin ich weggelau-

fen? Wo hab ich mit meinem Nichtwissenwollen und Wegschauen dazu beigetragen, dass unschul-

dige Menschen ihr Leben oder auch nur ein gutes Leben verloren haben? Die Choräle gehören 

nicht zur Handlung. Sie verstricken die Zuhörenden in das, was ihnen vorgetragen, besser: ange-

tragen wird. Später erklingt dieselbe Melodie (EG 84) noch einmal: „Wer hat dich so geschlagen 

…?“ (44) Wieder steht die Frage der Selbsterkenntnis im Raum. 

Die Anzahl an Stimmen in Bachs Werk ist schier uferlos. In chorischen Einwürfen treten weitere 

Gruppen auf, von denen nicht einmal die Bibel erzählt. Als Jesus gefangengenommen wird, lässt 

der Dichter Picander die Sänger des zweiten Chores intervenieren: „Lasst ihn! Haltet! Bindet 

nicht!“ (N° 33) An anderer Stelle ruft der Alt den gewalttätigen Knechten des Pilatus zu: „Ihr Hen-

ker, haltet ein!“ (N° 51) Die Mutigen haben keinen Erfolg. Die sogenannte Heilsgeschichte nimmt 

ihren Lauf. Aber die Möglichkeit zur Intervention steht wenigstens im Raum und mit ihr die zeit-

lose Aufforderung zur Mitmenschlichkeit und aktiven Abwendung von Leid, Not und Unrecht.  

Diese Vielstimmigkeit ist ein Spiegel der Welt. Keiner bleibt unbeteiligt. Alle Rollen müssen be-

setzt sein: Jesus, Petrus, Pilatus, das Volk, die Magd, die Seele. Wer singt, ist verwickelt. Wer hört, 

auch. Es mag Zumutung sein, sich in diese Stimmen hineinzudenken. 

Aber es hat etwas Reinigendes. Wer sich auch den dunklen Rollen stellt, weiß, dass man im Alltag 

schneller in sie gerät, als man denkt.  

In diesem Chaos der Gefühle – erklingt eine Flöte. Zwei Oboen spielen trockene kurze Viertel. Kein 

Generalbass, auf den normalerweise die Musik im Barock aufgebaut ist, trägt das Stück.  

Haltlos und schwebend. „Aus Liebe will mein Heiland sterben …“ (N° 58) Diese sich auf nichts ver-

lassende Liebe ist vielleicht das einzige, was Christus und die Hörenden in diesem Moment mitei-

nander verbindet. Sie hat und braucht kein weiteres tragendes Fundament außerhalb ihrer selbst.  

Als Jesus stirbt, begreifen sogar die Kriegsknechte im Unisono beider Chöre blitzartig: „Wahrlich, 

dieser ist Gottes Sohn gewesen.“ (N° 73) Diese zwei Takte von unbegreiflicher Schönheit, wie wer-

den sie heute erklingen? Da ist der Vorhang im Tempel schon gefallen und offenbar vor aller Au-

gen, dass dies alles etwas mit Gott zu tun hat. Und dass es die Auferstehung geben würde nach 

der Finsternis, die die ganze Erde erschüttert hat. Aber jetzt ist die Zeit des Weinens. In unendli-

chem, den ganzen Raum überwältigendem Schmerz setzt sich die ganze Welt mit Tränen nieder 

(N° 78). 

 

Text: Jutta Noetzel 


