Wie eine lkone

Predigt in der Mitte der Johannespassion

»Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen!“ — Mit diesem strahlenden
Ruf aus Psalm 8 hebt Johann Sebastian Bach seine Johannespassion an. Wie auf einer Ikone
leuchtet die Passion auf dem goldenen Grund des Ostergeschehens. ,,Zeig uns durch deine
Passion, dass Du, der wahre Gottessohn, zu aller Zeit, auch in der groBten Niedrigkeit,
verherrlicht worden bist“ (N° 1) — so fordert der Chor. Ein Paradox und kaum nachzuvollziehen.
Schwarz auf goldenem Grund. So schreibt Johannes.

Am Ende wird das Geheimnis offenbar: ,Und siehe da, der Vorhang im Tempel zerriss in zwei
Stuck, von oben an bis unten aus...“ (N° 61) — Da seht ihr es: Der Gekreuzigte ist Gott selbst. Die
ganze Welt darf in das Allerheiligste schauen und sehen, was nach judischem Ritus der
Hohepriester sah, einmalim Jahr am Jom Kippur, am Vers6hnungstag. Ob das Erlebnis der
Passion diesen Freitag zu einem Versdhnungstag werden l3sst?

Gottist tot. Und wir haben ihn getdtet. Der Evangelist Johannes erzahlt in seinem Evangelium
von der atemberaubenden Geschwindigkeit der Ereignisse. Der Jubel des Einzugs in Jerusalem
kippt binnen Tagen in Verrat, Verhor, Kreuzigung. Keiner wascht seine Hande in Unschuld.
Petrus, der schwort, Jesus nicht zu kennen, weint bitterlich. Im folgenden Choral lasst er auch
uns zuruckschauen: ,Wenn ich Boses hab getan, rihre mein Gewissen.” (N° 20) Bach betont
Mitleid statt Anklage, Innenschau statt Fremdverurteilung. ,,Herr, bin ich’s?“ Das ist die
Schlusselfrage. Weder Judas noch ,die Juden® werden als Tater inszeniert. Bach macht aus der
Passionsgeschichte eine Selbstprufung der gesamten Christenheit. Im Spiegel sehen wir das
dunkle Bild. Gewalt und Schuld sind zeitlos menschlich.

Der Komponist lasst uns nicht einfach die schone Musik genieBen. Die Sangerinnen und Sanger
kommen nicht umhin, sich in fast alle Rollen hineinzubegeben, in die der Tater und in die der
ohnmachtig Zuschauenden, in den weinenden Petrus, den getriebenen Pilatus. --- Immer wieder
gab es Stimmen, die verlangten, die Johannespassion nicht im Gottesdienst aufzufthren, weil
den Sangern die Rolle der Tater nicht zuzumuten sei. Doch Bach mutet zu. Und auch uns ruft er
aus der bequemen Zuhorerrolle heraus, dass wir uns hineinbegeben und unseren eigenen
dunklen Anteilen auf die Spur kommen.

Damit wir uns in Zukunft weniger verstricken.

Damit wir wacher werden, wenn Unrecht geschieht.

Damit wir widerstandig bleiben, wenn die Mehrheit andere Wege geht.

Gottist tot. Und wir haben ihn getotet. Davon erzahlt die Passionsgeschichte, nicht erst
Nietzsche. Nietzsche hat aber etwas gesehen, was uns auf die Pelle gerlckt ist: dass Gott aus
unserer Gesellschaft verschwunden ist, wenn es darum geht, daruber nachzudenken, was uns
auseinander bringt. Die Geschichten aus der Bibel helfen uns nicht mehr, unsere Konflikte zu
erkennen, oder die Dynamiken, die unsere Gesellschaft spalten. Vielleicht ist gerade diese
Passionsmusik ein Raum, in dem wir neu héren. Vom Leiden, vom Fragen, vom Schweigen, von
der Hoffnung. Bach wollte kein Konzert, keine dramatische AuffUhrung. Er schuf den Raum far
eine Gemeinschaft von Horenden, Betenden, Mitleidenden, fir gemeinschaftliches geistliches
Erleben.

Zu Beginn des Zweites Teils wird der Chor bekraftigen, dass hier ein Unschuldiger zu Unrecht
verurteilt wird. Und wahrend die biblische Geschichte fortfahrt, den Gang der Ereignisse zu
schildern, laden die Sdnger uns zum Nachdenken ein: ,,Betrachte, meine Seel, ... dein hdchstes
Gut® Mit allen Geflihlen, die gerade in deinem Herzen sind. Floten, tiefe Oboen, Lauten,
Gamben, Violen d’amore mit ihrem silbrigen Klang erklingen. Was spurst Du, Seele?



Was erwagst du, wenn der geschundene Rucken Jesu mit dem Bundeszeichen des Regenbogens
verglichen wird? Kommst Du mit bei der Idee, dass Gewalt zu Deinem Heil ausschlagt?

Wahrend das Herz in Fluten der Zéhren zerflieBt? Fragile Linien der Bldser umrahmen den von
grenzenlosem Schmerz getriebenen Sopran, der im Verstummen der Begleitung den Boden
unter den Fussen zu verlieren scheint: «Dein Jesus ist tot». Er lasst eine Trauer ausstromen, die
mich ergreifen kann, als hatte auch mein letztes Stiindchen geschlagen.

Gottist tot. Und dann leuchtet der goldene Hintergrund auf.

Mitten in die Kreuzigungsszene — die vielleicht schlimmste Passage menschlichen Versagens —
setzt Bach den Choral ,,Durch dein Gefangnis, Gottes Sohn, ist uns die Freiheit kommen.* (N°
40) Knechtschaft wird zum Thron der Gnade. Die Logik des Evangeliums kehrt alles um.

Immer mehr vom goldenen Hintergrund wird sichtbar. Nach Jesu letzten Worten erklingt
fanfarenartig die Altistin: ,Der Held aus Juda siegt mit Macht!“ Sogar die Streicher ahmen die
Fanfare nach. Die Worte ,Macht“ und Kampf“ werden in Koloraturen ausgekostet. ,,Es ist
vollbracht.“ Ohnmacht ist Macht.

Als nun Jesus das Haupt neigt und stirbt, erklingt plétzlich ein heiterer Satz in D-Dur: ,,Jesus, der
du warest tot, lebest nun ohn Ende.” (N° 60)

Erst dann zerreiBBt der Vorhang. Im Schwarzen leuchtet ein goldener Schein.

Selbst der Schlusschor, ,,Ruht wohl, ihr heiligen Gebeine, die ich nun weiter nicht beweine.”“ (N°
67) ist ein Tanzsatz. Am Ende durfen wir mitsingen: ,Alsdann vom Tod errette mich, dass meine
Augen sehen dich in aller Freud.” (N° 68)

Das Leben braucht starke Bilder. Mitten in unserer Welt, in der Gewalt und die Verurteilung
Unschuldiger an der Tagesordnung sind. Die Musik nimmt uns mit in menschliche Abgrunde,
aber sie lasst uns dort nicht stecken. Im Horen - je genauer, je mehr — lassen sich in Bachs
Johannespassion Ordnungen und Zusammenhange erkennen, die uns selbst diese Geschichte
als geordnet wahrnehmen lasst. Halt im Haltlosen. Um anders herauszugehen als wir
gekommen sind und vielleicht zu spuren: Ich habe nicht nur in menschliche Abgriinde geschaut,
ich habe Trost gefunden.

Text: Jutta Noetzel



