
Wie eine Ikone 
Predigt in der Mitte der Johannespassion  

„Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen!“ – Mit diesem strahlenden 
Ruf aus Psalm 8 hebt Johann Sebastian Bach seine Johannespassion an. Wie auf einer Ikone 
leuchtet die Passion auf dem goldenen Grund des Ostergeschehens. „Zeig uns durch deine 
Passion, dass Du, der wahre Gottessohn, zu aller Zeit, auch in der größten Niedrigkeit, 
verherrlicht worden bist“ (N° 1) – so fordert der Chor. Ein Paradox und kaum nachzuvollziehen. 
Schwarz auf goldenem Grund. So schreibt Johannes. 
Am Ende wird das Geheimnis offenbar: „Und siehe da, der Vorhang im Tempel zerriss in zwei 
Stück, von oben an bis unten aus…“ (N° 61) – Da seht ihr es: Der Gekreuzigte ist Gott selbst. Die 
ganze Welt darf in das Allerheiligste schauen und sehen, was nach jüdischem Ritus der 
Hohepriester sah, einmal im Jahr am Jom Kippur, am Versöhnungstag. Ob das Erlebnis der 
Passion diesen Freitag zu einem Versöhnungstag werden lässt? 

Gott ist tot. Und wir haben ihn getötet. Der Evangelist Johannes erzählt in seinem Evangelium 
von der atemberaubenden Geschwindigkeit der Ereignisse. Der Jubel des Einzugs in Jerusalem 
kippt binnen Tagen in Verrat, Verhör, Kreuzigung. Keiner wäscht seine Hände in Unschuld. 
Petrus, der schwört, Jesus nicht zu kennen, weint bitterlich. Im folgenden Choral lässt er auch 
uns zurückschauen: „Wenn ich Böses hab getan, rühre mein Gewissen.“ (N° 20) Bach betont 
Mitleid statt Anklage, Innenschau statt Fremdverurteilung. „Herr, bin ich’s?“ Das ist die 
Schlüsselfrage. Weder Judas noch „die Juden“ werden als Täter inszeniert. Bach macht aus der 
Passionsgeschichte eine Selbstprüfung der gesamten Christenheit. Im Spiegel sehen wir das 
dunkle Bild. Gewalt und Schuld sind zeitlos menschlich.  
Der Komponist lässt uns nicht einfach die schöne Musik genießen. Die Sängerinnen und Sänger 
kommen nicht umhin, sich in fast alle Rollen hineinzubegeben, in die der Täter und in die der 
ohnmächtig Zuschauenden, in den weinenden Petrus, den getriebenen Pilatus. --- Immer wieder 
gab es Stimmen, die verlangten, die Johannespassion nicht im Gottesdienst aufzuführen, weil 
den Sängern die Rolle der Täter nicht zuzumuten sei. Doch Bach mutet zu. Und auch uns ruft er 
aus der bequemen Zuhörerrolle heraus, dass wir uns hineinbegeben und unseren eigenen 
dunklen Anteilen auf die Spur kommen.  
Damit wir uns in Zukunft weniger verstricken.  
Damit wir wacher werden, wenn Unrecht geschieht. 
Damit wir widerständig bleiben, wenn die Mehrheit andere Wege geht. 

Gott ist tot. Und wir haben ihn getötet. Davon erzählt die Passionsgeschichte, nicht erst 
Nietzsche. Nietzsche hat aber etwas gesehen, was uns auf die Pelle gerückt ist: dass Gott aus 
unserer Gesellschaft verschwunden ist, wenn es darum geht, darüber nachzudenken, was uns 
auseinander bringt. Die Geschichten aus der Bibel helfen uns nicht mehr, unsere Konflikte zu 
erkennen, oder die Dynamiken, die unsere Gesellschaft spalten. Vielleicht ist gerade diese 
Passionsmusik ein Raum, in dem wir neu hören. Vom Leiden, vom Fragen, vom Schweigen, von 
der Hoffnung. Bach wollte kein Konzert, keine dramatische Aufführung. Er schuf den Raum für 
eine Gemeinschaft von Hörenden, Betenden, Mitleidenden, für gemeinschaftliches geistliches 
Erleben. 

Zu Beginn des Zweites Teils wird der Chor bekräftigen, dass hier ein Unschuldiger zu Unrecht 
verurteilt wird. Und während die biblische Geschichte fortfährt, den Gang der Ereignisse zu 
schildern, laden die Sänger uns zum Nachdenken ein: „Betrachte, meine Seel, … dein höchstes 
Gut“. Mit allen Gefühlen, die gerade in deinem Herzen sind. Flöten, tiefe Oboen, Lauten, 
Gamben, Violen d’amore mit ihrem silbrigen Klang erklingen. Was spürst Du, Seele?  



Was erwägst du, wenn der geschundene Rücken Jesu mit dem Bundeszeichen des Regenbogens 
verglichen wird? Kommst Du mit bei der Idee, dass Gewalt zu Deinem Heil ausschlägt?  
Während das Herz in Fluten der Zähren zerfließt? Fragile Linien der Bläser umrahmen den von 
grenzenlosem Schmerz getriebenen Sopran, der im Verstummen der Begleitung den Boden 
unter den Füssen zu verlieren scheint: «Dein Jesus ist tot». Er lässt eine Trauer ausströmen, die 
mich ergreifen kann, als hätte auch mein letztes Stündchen geschlagen.  

Gott ist tot. Und dann leuchtet der goldene Hintergrund auf.  
Mitten in die Kreuzigungsszene – die vielleicht schlimmste Passage menschlichen Versagens – 
setzt Bach den Choral „Durch dein Gefängnis, Gottes Sohn, ist uns die Freiheit kommen.“ (N° 
40) Knechtschaft wird zum Thron der Gnade. Die Logik des Evangeliums kehrt alles um. 
Immer mehr vom goldenen Hintergrund wird sichtbar. Nach Jesu letzten Worten erklingt 
fanfarenartig die Altistin: „Der Held aus Juda siegt mit Macht!“ Sogar die Streicher ahmen die 
Fanfare nach. Die Worte „Macht“ und Kampf“ werden in Koloraturen ausgekostet. „Es ist 
vollbracht.“ Ohnmacht ist Macht.  
Als nun Jesus das Haupt neigt und stirbt, erklingt plötzlich ein heiterer Satz in D-Dur: „Jesus, der 
du warest tot, lebest nun ohn Ende.“ (N° 60) 
Erst dann zerreißt der Vorhang. Im Schwarzen leuchtet ein goldener Schein. 
Selbst der Schlusschor, „Ruht wohl, ihr heiligen Gebeine, die ich nun weiter nicht beweine.“ (N° 
67) ist ein Tanzsatz. Am Ende dürfen wir mitsingen: „Alsdann vom Tod errette mich, dass meine 
Augen sehen dich in aller Freud.“ (N° 68) 

Das Leben braucht starke Bilder. Mitten in unserer Welt, in der Gewalt und die Verurteilung 
Unschuldiger an der Tagesordnung sind. Die Musik nimmt uns mit in menschliche Abgründe, 
aber sie lässt uns dort nicht stecken. Im Hören – je genauer, je mehr – lassen sich in Bachs 
Johannespassion Ordnungen und Zusammenhänge erkennen, die uns selbst diese Geschichte 
als geordnet wahrnehmen lässt. Halt im Haltlosen. Um anders herauszugehen als wir 
gekommen sind und vielleicht zu spüren: Ich habe nicht nur in menschliche Abgründe geschaut, 
ich habe Trost gefunden.  

 

Text: Jutta Noetzel 


